
Isonomía • Núm. 63 • 2025 •10.5347/isonomia.63/2025./834• [232]

Resumen: La democracia ha sido objeto de numerosas críticas por parte de distintos autores 
libertarios. En el presente trabajo nos detendremos en la que formula Robert Nozick en Anar-

quía, Estado y utopía y que apunta al carácter en último término liberticida de dicha forma de 
gobierno. Al respecto sostendremos dos cosas: primero, que la plausibilidad de dicha crítica 
descansa en ciertos supuestos controvertidos acerca de la representación política, supuestos 
que, sorprendentemente, Nozick comparte con Rousseau; en segundo lugar, que la fuerza de la 
crítica de Nozick depende que una cierta concepción del pueblo que hace superflua no solo la 
democracia en general, sino la reflexión acerca de la libertad política en general. 

Palabras clave: libertarianismo, democracia, representación, utopía, pueblo.

Abstract: Democracy has been the subject of criticism by numerous libertarian authors. This 
paper focuses on the critique proposed by Robert Nozick in Anarchy, State, and Utopia, which 
argues that this form of government ultimately leads to the destruction of liberty. In this re-
gard, two arguments will be presented: first, that the plausibility of this critique rests on cer-
tain controversial assumptions about political representation —assumptions that, surprisingly, 
Nozick shares with Rousseau; and second, that the strength of Nozick’s critique relies on a 
particular conception of the people, one that renders not only democracy but also reflection 
on political freedom as a whole superfluous.

Keywords: libertarianism, democracy, utopia, representation, people.

La abolición de la política. La tensión entre democracia y la
utopía libertaria de R. Nozick*

The Abolition of Politics. The Tension Between Democracy and Robert Nozick’s 
Libertarian Utopia

Felipe Schwember †

Eduardo Fuentes Caro

Faro - Universidad del Desarrollo, Santiago de Chile

Instituto de Filosofía, Facultad de Psicología y Humanidades
Universidad San Sebastián, Santiago de Chile

eduardo.fuentes@uss.cl

* Un par de semanas después de enviar este artículo, Felipe Schwember falleció repentinamente. Este 
trabajo representa una línea de investigación que estábamos empezando a desarrollar juntos. Dedico este 
artículo a su memoria y su legado tanto académico como personal.



[233] Isonomía • Núm.63 • 2025

La abolición de la política. La tensión entre democracia y la utopía libertaria de R. Nozick

I. Introducción

El 2021 Pablo Stefanoni publicó el libro “¿La rebeldía se volvió de derecha?”, cuya tesis 
principal es que las derechas “reaccionarias” en el último tiempo han adoptado for-
mas rebeldes y contestarias –otrora patrimonio de la izquierda– para volver popular su 
agenda. Basta mirar el panorama político actual, especialmente en países como EE.UU., 
Argentina o Chile, para confirmar dicha tesis. Particularmente significativo ha sido el 
auge de los movimientos libertarios, quienes a las formas disruptivas suman una actitud 
al menos ambivalente para con la democracia. El ejemplo más relevante es, sin duda, 
Javier Millei y su partido La Libertad Avanza en Argentina, quien llegó al poder a fines 
del 2023. Al otro lado de la cordillera, en Chile, se han fundado varios partidos y movi-
mientos políticos libertarios, los que cuentan con un actual candidato a la presidencia. 
En consecuencia, la pregunta por la compatibilidad del libertarianismo y la democracia 
no tiene un interés puramente teórico, sino que puede arrojar luces sobre estos nuevos 
sucesos políticos.1

Notablemente, la teoría filosófica libertaria parece no estar interesada en la cues-
tión de la forma de gobierno.2 Un ejemplo de ello, y tal vez el más conspicuo, lo ofrece 
Robert Nozick en Anarchy, State, and Utopía (ASU), cuya argumentación se endereza 
exclusivamente a mostrar que el único Estado moralmente lícito es el Estado mínimo, 
omitiendo cualquier reflexión ulterior acerca de la forma de gobierno. Cabría pensar 
que la rigurosidad con que Nozick se ciñe a la demostración de esa tesis lo dispensa de 
dicha reflexión y, sobre todo, de tener que dilucidar cuál es la forma ideal de gobierno 
desde la perspectiva libertaria. Después de todo, si el Estado debe ser mínimo y, en con-
secuencia, las potestades de la autoridad política muy limitadas, parece natural concluir 
que el régimen de gobierno es un asunto secundario, cuando no superfluo. 

No obstante, la cuestión de la forma de gobierno desde una perspectiva libertaria es 
un asunto menos trivial de lo que prima facie cabría suponer. La idea de que la predilec-
ción por el Estado mínimo —i.e., el Estado cuyas funciones se limitan a la seguridad in-
terna y externa y al ejercicio de la función jurisdiccional— debe lógicamente conducir 
a una suerte de escepticismo o incluso de indiferencia respecto del problema de la mejor 
forma de gobierno, parece desmentida, en primer lugar, por la actitud más bien recelosa, 
cuando no derechamente hostil que los autores libertarios suelen adoptar hacia la de-
mocracia: si se echa un vistazo a sus trabajos, se puede comprobar que el desinterés que 
en ellos se exhibe por las formas de gobierno en general es parcialmente compensada 
por las reflexiones críticas acerca de la democracia en particular.3 Aunque, en lo funda-
mental, el grueso de estas críticas recoja o repita algunas de las objeciones tradiciona-



Isonomía • Núm. 63 •2025•  [234]

DOI:10.5347/63/2025/834Felipe Schwember † / Eduardo Fuentes Caro

les contra dicha forma de gobierno (como, por ejemplo, la ignorancia o irracionalidad 
del votante) –véase Brennan (2018) y Caplan (2025)–  una de ellas, completamente 
original del libertarianismo, alude al carácter liberticida de la democracia. Más especí-
ficamente, esta crítica apunta a la presunta incompatibilidad entre la democracia como 
régimen de gobierno y el ejercicio de la libertad individual. Nozick ilustra el sentido 
de esta crítica mediante la historia hipotética de Demoktesis, que presenta al final de la 
segunda parte de ASU. El hecho, además, de que remate dicha historia con otra, la del 
esclavo, confirma que, desde la perspectiva libertaria, la extensión de la democracia es 

inversamente proporcional a la posibilidad del ejercicio de la libertad individual. 

Es esta tesis libertaria la que, en segundo lugar, desmiente de modo más claro e ina-
pelable el carácter aparentemente trivial del argumento libertario en favor del Estado 
mínimo, por lo que a la forma de gobierno respecta. En este trabajo nos detendremos en 
la objeción contra la democracia contenida en esta tesis —que es la que a fin de cuentas 
explica los recelos que este régimen de gobierno despierta entre los autores libertarios— 
con el objeto de impugnarla o controvertirla. Para ello nos enfocaremos, primero, en su 
versión más desarrollada y más influyente: la elaborada y defendida por Robert Nozick 
en ASU. Al reconstruir el razonamiento de Nozick podremos no solo fijar el sentido de 
los argumentos libertarios contra la democracia, sino también explicar la razón por la 
cual Nozick cree que pueden ser presentados como parte de una utopía minarquista.

Luego procederemos a formular dos críticas a la tesis libertaria. La primera tiene 
que ver con el concepto de democracia por el que se orienta Nozick para desarrollar su 
propia crítica. A este respecto sostendremos dos cosas. Primero, que los defectos de la 
democracia que Nozick denuncia se explican, paradójicamente, por su rousseaunismo. 
Por sorprendente que pueda parecer, tales denuncias se explican por las coincidencias 
que, en la historia de Demoktesis y el cuento del esclavo, demuestra tener con Rousseau 
acerca de la representación. Esta coincidencia nos permitirá formular la siguiente ob-
jeción a la tesis libertaria: esta presupone un concepto demasiado estrecho de demo-
cracia, que deja fuera de su consideración a la democracia representativa y que, por lo 
mismo, tiene poco o nada que ver con la vida política de las democracias occidentales 
“realmente existentes”.4 Sostendremos, dicho de otro modo, que la señalada estrechez 
vuelve improcedente el paralelo que Nozick intenta establecer entre democracia y es-
clavitud.

Una vez despejadas las cuestiones relativas al concepto de democracia presupuesto 
en ASU, ofreceremos nuestra segunda crítica: la razón última de los recelos de Nozick 
contra la democracia se puede explicar por la imposibilidad de afirmar, con arreglo al 



[235] Isonomía • Núm.63 • 2025

La abolición de la política. La tensión entre democracia y la utopía libertaria de R. Nozick

derecho natural libertario, la existencia de un pueblo cuyo gobierno y libertad deban ser 
instaurado y preservada, respectivamente, por todos aquellos que lo conforman. Dos 
razones sustentan esa crítica. Primero, la asunción que parece recorrer todo el pensa-
miento libertario de que las libertades individuales y las libertades políticas tienen una 
diferencia de grado, pero no de especie. Segundo, su idea de que, por definición, no hay 
asuntos que deban necesariamente ser tratados de modo conjunto por los miembros de 
una comunidad política. Así las cosas, la democracia representativa no puede aparecer 
a ojos de los libertarios más que como un aparatoso mecanismo por el que los indivi-
duos procuran resolver un problema que, en rigor, no tienen en primer lugar por qué 
enfrentar. 

II. De la utopía libertaria a la distopía democrática

Al comienzo de ASU, Nozick ofrece un conjunto de reflexiones que pretenden servir 
de fundamento provisional o, más exactamente, conjetural, a la teoría de los derechos 
naturales que defiende en la obra y en los que basa su propia teoría política. Tales de-
rechos, dice Nozick, reflejan “el principio kantiano subyacente de que los individuos 
son fines, no simplemente medios” (1988, p. 43). En virtud de tal principio, por tanto, 
y considerando su aplicación exclusivamente al ámbito de la filosofía política, debe en-
tenderse, entonces, que “[l]os individuos son inviolables” en el preciso sentido de que 
no pueden ser instrumentalizados sin su propio consentimiento. Por ese motivo, los de-
rechos naturales libertarios pueden entenderse como, “[u]na línea (o un hiperplano)” 
que “circunscribe un área de espacio moral alrededor de un individuo” y cuya frontera 
solo puede ser abierta por medio del consentimiento. Puesto que el “consentimiento 
voluntario abre la frontera para cruzar”, cada uno “puede decidir (o permitir a otro) 
hacerse a sí mismo cualquier cosa, salvo que haya adquirido la obligación ante cualquier 
tercero de no hacerlo o no permitirlo” (Nozick, 1988, p. 67). 

Obviamente, la afirmación de que existen derechos naturales negativos como los 
descritos requiere de una justificación, que el filósofo estadounidense intenta esbozar 
antes de embarcarse en la refutación del “anarquista individualista” (i.e., del anarco-
capitalista). Aunque el mismo Nozick advierte que dicha justificación es tentativa, es 
suficiente para identificar el motivo por el cual defiende la existencia de tales derechos: 
su reconocimiento es una condición necesaria de la posibilidad del sentido de la vida 
de cada uno. Por eso, después de decir que “conjetura” que la respuesta al problema del 
fundamento de los derechos naturales libertarios “se halla conectada con esa noción 



Isonomía • Núm. 63 •2025•  [236]

DOI:10.5347/63/2025/834Felipe Schwember † / Eduardo Fuentes Caro

elusiva y difícil: el significado de la vida”, Nozick afirma que “[e]l que una persona mo-
dele su vida de conformidad con un plan general es su modo de dar sentido a la vida” 
(1988, p. 60). 

No necesitamos discutir esta tesis aquí.5 Digamos simplemente que la idea de 
Nozick es que la posibilidad de escoger el tipo de vida que cada uno quiere llevar es una 
condición necesaria de su sentido, y que, por consiguiente, se priva a una persona de la 
posibilidad de llevar una vida significativa si se le impide vivir según sus propias eleccio-
nes. Si esto es cierto, los derechos naturales libertarios encuentran su justificación en el 
hecho de que garantizan a cada uno la posibilidad u oportunidad de vivir su propia vida 
de acuerdo con las propias elecciones. En tal caso, la tesis esbozada por Nozick sería 
muy fuerte, pues supondría que la negación o impugnación de los derechos naturales 
libertarios equivaldría a socavar la posibilidad del sentido de la vida de los individuos o, 
lo que es lo mismo, a abogar por una política del sinsentido. 

Esta argumentación permite presentar la teoría política libertaria bajo la forma de 
una utopía, y eso es precisamente lo que hace Nozick en la tercera parte de la obra. 
Para ello explota una idea que ya está implícita en la argumentación precedente: si la 
justicia consiste en que la vida de cada uno no sea más que el resultado de las decisiones 
que cada uno toma sobre sí, entonces el régimen político ideal será aquel cuyas reglas 
permiten que la vida de cada uno sea el fiel reflejo de dichas decisiones. En el fondo 
esta interpretación del precepto “dar a cada uno” inspira la redescripción de Nozick del 
dictum socialista “de cada quien según su capacidad, a cada quien según su necesidad” 
bajo la versión libertaria “de cada quien como escoja, a cada quien como es escogido” 
(Nozick, 1988, p. 163).

Pero ¿cuál sería el conjunto de reglas que permiten establecer la conexión más es-
trecha posible entre la vida de una persona y las elecciones que hace? O, dicho de otro 
modo, ¿cuál es el régimen institucional que mejor asegura que los efectos de una acción 
recaigan única y exclusivamente sobre quien la ha ejecutado? Obviamente la respuesta 
será que aquel que garantiza que cada individuo solo pueda decidir únicamente por sí 
y para sí. Las reglas de la teoría del título válido o del justo título de ASU aseguran, por 
ejemplo, que ese es el caso por lo que respecta a la propiedad e intercambio de bienes y 
servicios: cada uno tiene derecho a lo que ha adquirido justamente, bien mediante una 
primera adquisición (o adquisición originaria), bien mediante un intercambio volun-
tario (o adquisición derivativa); quienquiera que esté en posesión de un bien por una 
razón diferente de estas dos (i.e., sin justo título) debe compensar. 

La teoría del justo título recoge la intuición original de Nozick y permite advertir 



[237] Isonomía • Núm.63 • 2025

La abolición de la política. La tensión entre democracia y la utopía libertaria de R. Nozick

que, conforme con ella, la institución que mejor satisface las exigencias de la justicia es 
el mercado: en él cada uno decide únicamente por sí y para sí, acerca de lo suyo, y tiene 
prohibido decidir por y para los demás. Las reglas del mercado, dicho de otro modo, 
tienen un carácter paradigmático y por eso la utopía de Nozick está concebida a partir 
de reglas formales en analogía con las reglas de un mercado: las comunidades que “ofer-
tan” distintos tipos de vida “compiten” por la adhesión voluntaria de sus miembros, que 
cuentan entonces con la oportunidad de elegir entre todas ellas.6

El carácter paradigmático atribuido al mercado como institución social permite ad-
vertir dos particularidades del libertarianismo. La primera es que en una sociedad ideal 
todas las decisiones serían decisiones particulares, tal como ocurre en un mercado. Y 
las decisiones conjuntas en ella solo serían posibles al modo en que lo son en una so-
ciedad comercial, en que cada socio tiene una parte o participación (por acciones, por 
ejemplo) del total. No serían en ningún caso, por tanto, decisiones conjuntas acerca 
de bienes o cosas indivisibles. De esta peculiaridad se sigue, entonces, la segunda: en 
una sociedad ideal no existe nada que deba ser necesariamente poseído en común o de 
modo indivisible por sus miembros. 

Las dos peculiaridades anteriores son una consecuencia del hecho de que, desde la 
perspectiva libertaria, la sociedad ideal es aquella en la que no existen decisiones que, 
por fuerza o necesidad, sean conjuntas y en que, en consecuencia, el modelo de orga-
nización social es el mercado. Esto permite adivinar las razones por las cuales la demo-
cracia despierta las sospechas de los libertarios: esta supone decisiones conjuntas sobre 
cuestiones que necesariamente son comunes o atañen simultáneamente a todos los 
miembros de la comunidad. Desde esta perspectiva es posible afirmar que, tanto por su 
funcionamiento como por las condiciones que supone, la democracia, como mecanis-
mo de decisión, se encuentra en las antípodas del ideal institucional del libertarianismo. 

En la medida en que la democracia constituye una alternativa a los mecanismos in-
dividuales de decisión (que, a falta de un mejor término, podemos, con alguna licencia, 
designar indistintamente como “mecanismos de mercado”), cabe pensar en una socie-
dad que sea opuesta a la sociedad libertaria ideal, es decir, en una sociedad en que todos 
los mecanismos de coordinación fueran democráticos. Esa hipotética sociedad sería la 
contrapartida de la sociedad libertaria: todos escogerían sobre todo y por todos. En tal 
caso, podría decirse que, si la sociedad ideal es la libertaria, entonces que la sociedad 
organizada bajos los principios opuestos a los suyos sería la peor sociedad imaginable. 
Podría afirmarse, dicho de otro modo, que la sociedad perfectamente democrática cons-



Isonomía • Núm. 63 •2025•  [238]

DOI:10.5347/63/2025/834Felipe Schwember † / Eduardo Fuentes Caro

tituye el espejo distópico en que la utopía libertaria contempla su propio reverso. Ante 
la utopía libertaria, la distopía democrática.

III. El relato de Demoktesis y el cuento del esclavo: la democracia

como distopía

Nozick presenta las dificultades de la democracia de cara al ejercicio de la libertad in-
dividual en el relato hipotético titulado Demoktesis. Dicho relato se enmarca en una 
refutación más amplia de los argumentos más frecuentes en favor del Estado mayor al 
Estado mínimo. En ese contexto, Nozick se hace una pregunta muy pertinente, dada la 
justificación que él mismo ha dado del Estado mínimo en la primera parte de la obra: 
¿podría ocurrir que un Estado mayor al Estado mínimo surgiera de modo no intencio-
nado en una sociedad escrupulosamente libertaria? 

En la primera parte de la obra Nozick ha ofrecido una refutación del “anarquismo 
individualista” por medio de una (intrincada) argumentación, que apunta a mostrar 
que, sin violar ninguna de las reglas de dicho anarquismo, el Estado podría surgir de 
modo no intencionado a partir de los esfuerzos individuales de sus miembros por pro-
curarse seguridad y justicia. El relato de Demoktesis es la contrapartida de ese argumen-
to: responde al mismo tipo de pregunta, pero formulada ahora respecto del Estado más 
que mínimo. 

Para resolverla Nozick, muy ingeniosamente, tira del único hilo que, al menos en 
apariencia, podría conducir a ese resultado: los intercambios recíprocos de derechos 
que cada uno tiene sobre sí mismo. La idea que subyace al relato de Demoktesis —y, en 
realidad, a toda la obra, así como al libertarianismo en general— es que cada uno puede 
disponer de sí en virtud de la libertad natural de que disfruta. En varios pasajes Nozick 
ilustra la naturaleza y alcance de esta libertad por medio de la propiedad: el poder que 
tiene cada uno sobre sí mismo es tan amplio como el que tiene un propietario sobre 
cualquiera de sus bienes.7 Nozick lleva esa analogía con la propiedad lo suficientemente 
lejos como para afirmar que, en virtud de la potestad que cada uno tiene sobre sí mismo, 
los individuos incluso pueden venderse como esclavos, si así lo desean.8 Pero para el 
relato de Demoktesis no es necesario suponer que las cosas llegarán a tanto. De hecho, 
de cara al atractivo del argumento que está explorando, resulta mejor suponer que “hay 
cuando mucho, solo unos pocos esclavos completos” (Nozick, 1988, p. 273). El resto 
de las personas transfieren a otros solo algunos derechos sobre sí mismos, a cambio de 
alguna contraprestación o trasferencia equivalente. Esas transferencias son el motor del 



[239] Isonomía • Núm.63 • 2025

La abolición de la política. La tensión entre democracia y la utopía libertaria de R. Nozick

relato de Demoktesis que, como vemos, saca partido al hecho de que los derechos de 
propiedad sobre la propia persona son, como los que se tienen sobre las cosas, suscep-
tibles de división o disgregación. Dada la extensión de la propiedad que cada uno tiene 
sobre sí mismo, estos derechos pueden ser de la más variada índole. Por ejemplo, entre 
otros: 

Éstos incluyen el derecho a decidir qué ocupación tendrán para ganarse la vida; el derecho a 
determinar qué tipo de vestimenta usarán; el derecho de determinar con cuál de aquellos que 
están dispuestos a casarse con ellas, se casarán; el derecho a determinar dónde vivirán; el derecho 
a determinar si fumarán mariguana; el derecho a decidir qué libros leerán, de todos aquellos que 
otros están dispuestos a escribir y publicar, etcétera. (Nozick, 1988, p. 272)

Los sucesivos intercambios disgregarían la propiedad que cada contratante tiene ori-
ginalmente sobre sí mismo entre sus múltiples contrapartes. En Demoktesis hay pocos 
esclavos completos porque no es la regla general que alguien ceda todos sus derechos 
sobre sí mismo a una sola persona; lo normal es que transfieran solo algunos de ellos 
a otros, que por su parte hacen lo mismo en su favor. Pero de igual modo la conse-
cuencia que esas transferencias tienen es que la propiedad que cada uno tiene sobre sí 
mismo se torna cada vez más difusa y que, en consecuencia, resulta cada vez más difícil 
determinar quién tiene autoridad para decidir qué cosa puede hacer cada uno. Dicho 
de otro modo, las sucesivas transferencias van dando lugar, en virtud del mismo ejerci-
cio de la libertad individual, a una situación en que todos van adquiriendo autoridad 
sobre todos los demás. Ciertamente, en este escenario podría ocurrir que unos pocos 
concentren una gran cantidad de derechos sobre muchos, y que los ejerzan caprichosa-
mente; del mismo modo, podría ocurrir que, para evitar ese ejercicio, se constituyeran 
sociedades que establecen límites a la cantidad de “acciones” que sus miembros pueden 
tener sobre una misma persona. De hecho, para la argumentación de Nozick, este últi-
mo caso es el más interesante. Si los intercambios sobre los derechos de propiedad que 
cada uno tiene sobre sí mismo condujeran de modo no intencionado, pero sistemático, 
a una monarquía o a una oligarquía —a Monoktesis o a Oligoktesis, la propiedad de 
uno sobre todos o de unos pocos sobre muchos, respectivamente—, el desarrollo de la 
historia no sería adecuado para demostrar los inconvenientes de la democracia. Por lo 
demás, la monarquía o la oligarquía solo pueden ser racionalmente justificados por me-
dio del consentimiento de sus gobernados (véase a este respecto, por ejemplo, Suárez, 
Defensa de la fe, III, II, 1-20). La democracia constituye el contrapunto de la utopía 
minarquista no porque Nozick prefiera la oligarquía o la monarquía, sino porque la 
democracia constituye, a la postre, el principio de justificación racional de dichas for-
mas de gobierno y porque, como tal, es la única que puede disputar al libertarianismo 



Isonomía • Núm. 63 •2025•  [240]

DOI:10.5347/63/2025/834Felipe Schwember † / Eduardo Fuentes Caro

la apelación directa al consentimiento de los gobernados como fundamento moral del 
poder político (véase Schwember, 2024). Por esta razón, si Nozick logra demostrar que 
el Estado mínimo, independientemente de la forma de gobierno que adopte, es mejor 
que la democracia de cualquier Estado más que mínimo (i.e., asegura más eficazmente 
la libertad), entonces puede verse dispensado de tener que refutar las otras formas de 
gobierno que puedan adoptar los Estados más que mínimos.

La apuesta de Nozick es que la superioridad del Estado mínimo por sobre la demo-
cracia (de cualquier Estado más que mínimo) se puede probar por las dificultades que 
entraña la titularidad compartida o conjunta de los derechos de propiedad sobre las 
personas. Antes de examinar dicha dificultad, repasemos los principales vericuetos na-
rrativos a que dicha titularidad compartida conduce, y que describen el paso, primero, 
de una oligarquía a una democracia directa (o asamblearia) y, luego, de una democracia 
directa a una democracia indirecta.9 La idea es la misma que la utilizada en la primera 
parte de la obra a propósito del surgimiento de las asociaciones de protección: la divi-
sión del trabajo y la especialización conducen por sí mismas, en virtud de las ventajas 
que a todos les reportan, a un nuevo estado de cosas, no previsto por los sujetos que la 
provocan. La diferencia estriba en que, mientras en el primer caso se trata del Estado 
mínimo,10 en el segundo se trata de la democracia. 

Volvamos a la historia. A causa de la dispersión de derechos, las decisiones de las 
personas se ven gravemente entorpecidas: continuamente deben reunirse para deter-
minar qué puede hacer cada uno. Hay múltiples asambleas, cuyo objeto son materias 
específicas (acerca de cuestiones generales, que atañen a un gran número de personas, 
como, por ejemplo, las restricciones a que deben atenerse en sus actividades económi-
cas, las prácticas alimenticias que deben observar, etcétera) o bien, personas específicas 
(la conducta que X debe seguir en tal y tal cuestión). En todas ellas los votos están dis-
persos, pero no tanto como para que todos los votos valgan lo mismo. Algunas personas 
tienen mayor poder de decisión que otras, o bien porque tienen más acciones sobre una 
misma persona o bien porque la tienen sobre un asunto en particular (por ejemplo, más 
derechos para autorizar el consumo de tabaco, en general). Como esta situación resulta 
extremadamente engorrosa, surge la ocupación especial de “representante de accionis-
tas”, es decir, de “personas que dedican todo su tiempo a diferentes asambleas” (Nozick, 
1988, p. 274). Sin embargo, esa nueva ocupación no evita todas las dificultades, cuya 
resolución sigue siendo tremendamente ineficiente. Por eso, para superar los inconve-
nientes que todavía provoca el hecho de que existan múltiples asambleas, atendidas por 
diferentes “representantes de accionistas”, con distinto poder de decisión, se convoca a 



[241] Isonomía • Núm.63 • 2025

La abolición de la política. La tensión entre democracia y la utopía libertaria de R. Nozick

una “gran convención de consolidación” (Nozick, 1988, p. 275), cuya solución consiste 
en instaurar el principio “una persona, un voto”. En lo sucesivo todos podrán votar 
acerca de todos los asuntos, que afectan indistintamente a todos los sujetos, además 
de a uno mismo. En este punto, llegamos a la democracia directa, que de nuevo es rápi-
damente superada por los inconvenientes que su propia implementación acarrea. Para 
evitarlos, los individuos delegan su voto en, nuevamente, representantes, de tal modo 
que finalmente se decide que “solo aquellos con derecho a emitir 100.000 votos pueden 
asistir a la gran asamblea de accionistas” (Nozick, 1988, p. 275). Con ello llegamos, 
por fin, y de modo no intencionado, a la democracia indirecta. Antes de referirnos a 
la concepción de “representación” que subyace a este relato, detengámonos todavía en 
algunas explicaciones adicionales que Nozick ofrece de Demoktesis, que resultan im-
portantes para el desarrollo de su argumento.

La primera es la seguridad que aparentemente proporciona la dispersión universal 
de los derechos de propiedad que cada uno tiene sobre sí mismo. Aunque ciertamente 
nadie es ya efectivamente propietario de sí, el hecho de que todos sean simultáneamente 
propietarios de todos parece ofrecer garantías en favor de la propia libertad personal: 
“Las personas dicen, y piensan, que cuando todos son propietarios de todos, nadie es 
propietario de ninguno. Cada uno piensa que cada uno de los otros no es un tirano, sino 
más bien alguien precisamente como él, exactamente en la misma posición”. (Nozick, 
1988, p. 276)

En este pasaje Nozick incluye una nota significativa al pie con la cita en que Rousseau 
explica el contenido del pacto social en los siguientes términos: “[E]ntregándose cada 
uno a todos, no se entrega a ninguno y, como no hay ningún asociado sobre el que no se 
adquiera el mismo derecho que se cede sobre uno mismo, se gana el equivalente de todo 
lo que se pierde y más fuerza para conservar lo que se tiene”. (Rousseau, 2004, p. 56). 

Esta cita resulta particularmente feliz, pues se ajusta cabalmente a la descripción 
de democracia del libertarianismo: democracia es Demoktesis, es decir, el régimen de 
la “propiedad del pueblo, por el pueblo y para el pueblo” (1988, p. 280). Con ella, la 
diferencia entre el libertarianismo y la democracia queda meridianamente clara: mientras 
el libertarianismo (i.e., el minarquismo) preserva la propiedad que cada uno tiene sobre 
sí mismo, la democracia la distribuye de modo que todos llegan a ser propietarios de 
todos. La pregunta fundamental, entonces, es cuál de estos dos modos contrapuestos 
de posesión de sí mismo ofrece una mejor garantía para la propia libertad individual. 
Y es aquí donde tropezamos con la dificultad moral a que la titularidad conjunta de 



Isonomía • Núm. 63 •2025•  [242]

DOI:10.5347/63/2025/834Felipe Schwember † / Eduardo Fuentes Caro

la propiedad sobre las personas conduce. La tesis de Nozick es que dicha titularidad 
compartida es injusta porque comporta un menoscabo de la libertad individual, 
menoscabo que no desaparece ni se ve mitigado por el hecho de que la decisión que los 
demás tomen sobre mí se les aplique también a ellos. La democracia de un Estado más 
que mínimo es un régimen de gobierno contrario a la libertad individual y el relato de 
Demoktesis culmina en un Estado democrático de este tipo. Concretamente “Estado 
moderno, con su vasta panoplia de poderes sobre sus ciudadanos” (Nozick, 1988, p. 
280).

Aunque aquí nos interesa la concepción de democracia que subyace al relato, vale 
la pena repasar el final de Demoktesis. Como decíamos, su propósito es comprobar si 
acaso un Estado mayor al Estado mínimo podría surgir de modo no intencionado a 
partir de las instituciones de un Estado mínimo. Obviamente, si ese fuera el caso, la 
tesis principal de ASU sería desmentida. Pero no lo es por dos razones: los niños, sobre 
los que nadie tiene originariamente propiedad, y los independientes, es decir, los que 
han negado sistemáticamente a ceder a otros parte de la propiedad sobre sí mismos. La 
razón por la que Demoktesis no podría surgir de modo no intencionado radica en la 
imposibilidad de prescindir del consentimiento de los jóvenes y de los independientes. 
Por eso el relato de Demoktesis concluye con la insinuación de que, ante las dificultades 
representadas por los dos grupos de personas, sus partidarios de la democracia del 
Estado más que mínimo la imponen por la fuerza: “Sus teóricos están de acuerdo que 
su sistema de demoktesis, propiedad del pueblo, por el pueblo y para el pueblo, es la 
forma más elevada de vida social, que no debe permitirse que desaparezca de la Tierra” 
(Nozick, 1988, p. 280)

Este final enfatiza lo que el decurso del relato ya procuraba dejar en claro: la 
democracia no puede satisfacer nunca totalmente aquella condición bajo la cual podría 
realmente legitimarse, esto es, el consentimiento de todos aquellos que quedan bajo su 
autoridad. Mientras ello no ocurra, la democracia —o al menos la del Estado más que 
mínimo— se reduce a un juego de suma cero, por el cual las elecciones de unos son 
tomadas en desmedro de otros. O, más sencillamente, mientras no consientan en sus 
reglas, la democracia es ilegítima porque impone un recorte arbitrario de la libertad de 
sus ciudadanos.  

Nozick procura demostrar la injusticia de la democracia estableciendo un paralelo 
entre dicho régimen político y la esclavitud. El resultado es el mismo que el de la 
historia de Demoktesis, con la diferencia de que ahora el origen del relato es injusto. La 



[243] Isonomía • Núm.63 • 2025

La abolición de la política. La tensión entre democracia y la utopía libertaria de R. Nozick

historia de Demoktesis parte de una situación justa para desembocar en una situación 
injusta. En el caso del relato parece ser al revés: comienza con una situación injusta que 
va progresivamente subsanándose hasta llegar a una situación justa. Pero eso ocurre solo 
en apariencia, pues el argumento de Nozick es que no existe una diferencia sustancial, 
desde el punto de vista normativo, entre la situación inicial y la situación final descrita 
en el relato. Aquí podemos, nuevamente, pasar por alto los detalles de la historia, que 
consta de nueve hitos. Baste decir que esta consiste en la descripción, a lo largo de esos 
hitos, del cambio de condiciones de un esclavo cuyos amos aumentan sucesivamente: 
el amo cruel y caprichoso con que comienza la historia va otorgando a sus múltiples 
esclavos distintos derechos para que decidan cómo repartirse las tareas, escoger días 
de trabajo, etcétera. La idea es que, a medida que transcurre la historia, llega en un 
momento en que todos, salvo usted, tienen potestades para decidir qué cosas se pueden 
hacer, en qué condiciones, etcétera. Eventualmente, le permiten intervenir en las 
discusiones y, posteriormente, votar en caso de que haya un empate en las votaciones, 
aunque esto “nunca ha sucedido todavía”. Al final de la narración, usted cuenta con 
pleno derecho a voto, de modo que “si ellos están exactamente empatados, el voto de 
usted decide la cuestión. De otra manera no produce ninguna diferencia en el resultado 
del sufragio” (Nozick, 1988, p. 281). Inmediatamente después de esta conclusión, 
Nozick, provocativamente, pregunta: “¿cuál transición, desde el caso número 1 al caso 
número 9, hizo que dejara de ser la historia de un esclavo?” (1988, p. 281). 

IV. La concepción libertaria de democracia: ¿un libertarianismo 
rousseauniano?

La acusación de que la democracia es incompatible con la libertad individual puede 
parecer extraña si tomamos en cuenta que, por ejemplo, una de las críticas más mordaces, 
cuando no la más mordaz, a la democracia carga contra ella por su permisividad y por 
precipitar a las sociedades, primero a la anarquía y luego a la tiranía (Platón, República, 
555b-569c). Esa extrañeza puede verse fácilmente reforzada si tomamos en cuenta 
que los partidarios de la democracia adhieren a ella porque consideran que, de todos 
los regímenes políticos, es el que mejor preserva la libertad política o civil (véase, por 
ejemplo, Sartori, 2014 o Urbinati, 2017).

No obstante, esta extrañeza se disipa si reparamos no solo en la crítica que Nozick 
dirige a la democracia, sino también en la concepción de democracia por la que se 
orienta. A diferencia de Platón, Nozick no critica la democracia por exponer a unos 



Isonomía • Núm. 63 •2025•  [244]

DOI:10.5347/63/2025/834Felipe Schwember † / Eduardo Fuentes Caro

a la irracionalidad de otros, sino simplemente por vulnerar la libertad individual, al 
atar a unos a las decisiones de otros. Para Nozick ese solo hecho resulta objetable, 
aun cuando la mayoría fuera en efecto más preparada o esclarecida. Pero en realidad 
solo puede afirmarse que la democracia necesariamente atenta contra el principio de 
que cada uno debe decidir por sí y para sí si se dan dos condiciones: 1) que en efecto 
no exista ninguna situación en la que sea necesario y/o inevitable que los individuos 
decidan conjuntamente, y 2) si se parte de un concepto “puro” de democracia. Puesto 
que dejaremos el primer punto para la próxima sección, detengámonos ahora en este 
último. 

El relato de Demoktesis describe la emergencia de una democracia a partir de una 
situación inicial en que cada uno de los individuos tiene un amplio conjunto de derechos 
bien definidos sobre sí mismo. Ahora bien, dado que el proceso por medio del cual 
tiene lugar esa emergencia es la dispersión de dichos derechos, el sistema democrático 
que así emerge, como el mismo Nozick sugiere, es una democracia cuyo ámbito de 
competencia se extiende a todos los asuntos o materias posibles. No hay una dimensión 
de la vida que pueda sustraerse a la competencia de los votantes de Demoktesis (de la 
“Corporación”, en el relato) ni, en consecuencia, límites a su capacidad de decisión. 
En este sentido, bien puede decirse que el concepto por el que se orienta Nozick se 
aproxima al concepto “puro” de democracia del que habla Carl Schmitt, es decir, al 
régimen democrático en cuanto y en tanto se ve libre de los frenos que le imponen “los 
principios del Estado burgués de Derecho” que garantizan las libertades típicamente 
“burguesas” (“libertad personal, propiedad privada, libertad de contratación, libertad 
de industria, de comercio, etc.”) y que hacen del Estado un “servidor, rigurosamente 
controlado, de la sociedad” (Schmitt, 2024, pp. 241-242). 

Pero ¿qué ventaja tiene orientarse por ese concepto iliberal de democracia? ¿En qué 
contribuye ello al argumento de Nozick en favor del Estado mínimo? 

Ciertamente un concepto “puro” de democracia no ofrece garantías para la 
preservación de la libertad individual. De hecho, bien podría afirmarse que dicha 
preservación es contraria al espíritu (o al “principio”) de la democracia, porque coarta 
o inhibe sus posibilidades de expresión. Más aún, atendidos los efectos que las reglas 
establecidas en favor de la preservación de la libertad individual, podría insinuarse, 
como hace Schmitt, no solo que la democracia y el liberalismo son incompatibles 
(véase Schmitt, 2024, pp. 401-404) sino, además, que “Una dictadura, en especial, solo 



[245] Isonomía • Núm.63 • 2025

La abolición de la política. La tensión entre democracia y la utopía libertaria de R. Nozick

es posible sobre base democrática, mientras que contradice a los principios del Estado 
liberal de Derecho […]” (Schmitt, 2024, p. 421).

Pero, asimismo, ya mucho antes de Nozick, los promotores del “Estado burgués 
de Derecho” alertaron acerca del carácter tiránico de una “democracia pura”. Así, por 
ejemplo, en Sobre la paz perpetua Kant enfáticamente dice que: 

[D]e las tres formas de Estado, la democracia es, en el sentido propio de la palabra, necesariamen-
te un despotismo, porque funda un poder ejecutivo donde todos deciden sobre y, en todo caso, 
también contra uno (quien, por tanto, no da su consentimiento), con lo que todos, sin ser todos, 
deciden; esto es una contradicción de la voluntad general consigo misma y con la libertad. (Kant, 
2001, pp. 18-19)

O Constant, entre cuyas innumerables advertencias contra el peligro de la arbitra-
riedad del ejercicio del poder político, se cuenta, por ejemplo, la siguiente: “Solo el 
grado de poder político, en cualesquiera manos que se lo deposite, constituye una cons-
titución libre o un gobierno opresivo; y cuando la tiranía está constituida, es tanto más 
espantosa cuanto más numerosos son los tiranos” (Constant, 2010, p. 40).

Obsérvese que la afirmación de Constant en la cita precedente acerca de que el cri-
terio decisivo para determinar si una constitución o un gobierno es o no opresivo es el 
“grado de poder político” con que cuenta, se alinea, en lo fundamental, con la tesis de 
Nozick de que, más que la forma de gobierno, lo importante es el grado de competen-
cias o potestades que se concede al Estado. Por eso, y siguiendo ese mismo criterio, ha-
bría que decir que el problema para el libertarianismo no es la democracia en sí misma 
considerada, sino solo la democracia pura o, mejor, la democracia no concebida ni esta-
blecida según los principios liberales del reconocimiento de los derechos individuales, 
el estado de derecho y la separación de poderes. Pero entonces, si ese es el caso, y a pro-
pósito de la pregunta formulada más arriba, pareciera que el orientarse por un concepto 
puro de democracia no puede conducir sino a un resultado trivial: la única democracia 
compatible con el Estado mínimo es una democracia “burguesa” (i.e., liberal), pues una 
noción pura de democracia, como la que defiende Rousseau, “declara la autoridad polí-
tica como ilimitada” (Constant, 2010, p. 33). 

El relato de Demoktesis nos cuenta algo que ya sabemos en virtud de la historia del 
constitucionalismo y de la teoría política liberal. Pero ¿sucede lo mismo con el cuento 
del esclavo? Con él no parece que sea el caso que Nozick esté simplemente ofreciendo 
una crítica de la democracia pura. El relato parece ir más allá e incluir en la crítica tam-
bién a la democracia “burguesa”. Ciertamente Nozick no afirma que la moraleja del 
cuento sea que la democracia comporte una forma de esclavitud. Simplemente invita 



Isonomía • Núm. 63 •2025•  [246]

DOI:10.5347/63/2025/834Felipe Schwember † / Eduardo Fuentes Caro

al lector a señalar cuál es la diferencia entre ambas. Ese desafío es posible porque, tal 
como Nozick lo elabora, el cuento fundamentalmente describe una situación en que 
el número de amos sobre una misma persona aumenta progresivamente. Así descrito la 
conclusión de que la democracia es una forma de esclavitud parece inevitable. Por ello, 
pareciera que la descripción de los nueve hitos del cuento del esclavo, cuyo énfasis e hilo 
conductor es la incapacidad de decidir por sí mismo (el ser permanentemente objeto 
de la decisión de otros), está expresamente concebida con el propósito de presentar la 
democracia del modo más próximo posible a la esclavitud. Pero, más allá de sus fines 
dialécticos o retóricos, dicha descripción refleja una concepción subyacente de la de-
mocracia, cuya verosimilitud puede precisamente ponerse en entredicho en virtud de la 
analogía que es posible establecer por ella entre democracia y esclavitud. Dicha concep-
ción remite nuevamente a Rousseau, aunque esta vez a su concepto de representación. 

Podría decirse que, al menos en la crítica que dirige a la democracia en ASU, Nozick 
es rousseauniano por partida doble: no solo se orienta por un concepto de democracia 
como el que defiende Rousseau, sino que además parece adoptar una concepción de 
representación muy semejante a la del filósofo ginebrino. De hecho, sin una concep-
ción de la “soberanía” como no representable, la provocativa comparación que Nozick 
intenta establecer entre democracia y esclavitud no parece poder funcionar. Para com-
probarlo, repasemos el famoso pasaje del Contrato Social en que Rousseau rechaza la 
posibilidad de la representación del soberano: 

Los diputados del pueblo no son, pues, ni pueden ser sus representantes; son solo sus comisarios 
[…] El pueblo inglés cree ser libre, pero se equivoca: solo lo es durante la elección de los miembros 
del Parlamento; una vez elegidos, se convierte en esclavo, no es nada. En los breves momentos de 
libertad, el uso que hace de ella merece que la pierda (Rousseau, 2004, p. 162).

De conformidad con esta concepción de Rousseau, la representación consiste esen-
cialmente en renunciar a la participación política: si un pueblo se aviene a ella, lo que 
permite es que otros decidan por él. Nozick introduce la representación en el sexto hito 
o punto del cuento del esclavo, y lo hace en términos que serían admisibles para Rous-
seau: “El amo permite a cada uno de sus 10.000 esclavos, con excepción de usted, votar, 
y la decisión conjunta es tomada por todos ellos” (Nozick, 1988, p. 280). En este punto 
de la historia hace su aparición la democracia representativa. El que esa aparición no in-
troduzca un giro en la historia —cuya prosecución mantiene la idea que la situación del 
esclavo es esencialmente siempre la misma— se explica por la concepción a la que im-
plícitamente adhiere Nozick de representación, según la cual, tal como ocurre en el caso 
de Rousseau, esta entraña la renuncia a tomar decisiones. Esta coincidencia explica que 



[247] Isonomía • Núm.63 • 2025

La abolición de la política. La tensión entre democracia y la utopía libertaria de R. Nozick

ambos puedan establecer una estrecha analogía entre la esclavitud y la representación, 
pese a todas sus demás diferencias. Dichas diferencias pueden resumirse del siguiente 
modo: mientras que a Rousseau la analogía con la esclavitud le sirve para abogar por 
la democracia directa con el objeto de preservar la libertad política del pueblo, a Nozick 
le sirve para abogar por el Estado mínimo con el objeto de preserva la libertad personal 

de los individuos particulares. Aunque la coincidencia en su concepción de la repre-
sentación no puede encubrir todas estas insalvables diferencias, el punto que importa 
subrayar aquí es la recusación compartida de la democracia representativa en razón de la 
presunta impostura que la representación comporta, ya sea, en el caso de Nozick, por la 
imposibilidad de ejercer la propia libertad de modo vicario, ya sea, como en el caso de 
Rousseau, por el carácter inalienable de la soberanía. 

En virtud de este rechazo implícito de la representación, no parece que sea correcto 
decir que el argumento o propósito de ambas historias, la de Demoktesis y el cuento del 
esclavo, sea el mismo. Como veíamos, la historia de Demoktesis parece apuntar sim-
plemente a reforzar la tesis general de ASU de que el único Estado lícito es el Estado 
mínimo. En ese caso, lo que representaría un problema sería la democracia de un Estado 
más que mínimo, es decir la democracia de un Estado que no respetase los derechos 
individuales, pero no la democracia per se. En el cuento del esclavo, en cambio, parece 
estar implicada otra tesis adicional: la idea que la representación es de suyo contraria a 
la libertad individual. Dado que la “democracia burguesa” es la democracia representa-
tiva, ¿debe entenderse entonces que lo que Nozick quiere decir a través del cuento del 
esclavo es que dicha democracia es contraria al libertarianismo? ¿Y que lo es aun cuando 
funcionara bajo las reglas de un Estado mínimo? 

Nozick podría salir al paso de esta dificultad diciendo que, a diferencia de Demok-

tesis, el relato del esclavo parte de premisas injustas y que, en consecuencia, el punto no 
es la representación misma, sino la representación “coactiva” impuesta por los sistemas 
democráticos de los Estados más que mínimos. Pero en tal caso, el relato tendría un 
alcance praeter intentionem, pues la escueta mención que Nozick hace de la discusión 
de los representantes del esclavo en los últimos hitos del cuento no hace en absoluto 
justicia a la vida política de una democracia representativa. El paralelismo entre la de-
mocracia y la esclavitud solo puede ser sostenido sobre la base de la omisión de al me-
nos tres elementos esenciales de una democracia representativa: primero, el efecto de la 
opinión pública en el debate político; segundo, el carácter universalista de dicho debate 
y, tercero, el control que la ciudadanía ejerce sobre sus representantes por medio de las 
elecciones periódicas. Detengámonos muy brevemente en cada uno de estos puntos. 



Isonomía • Núm. 63 •2025•  [248]

DOI:10.5347/63/2025/834Felipe Schwember † / Eduardo Fuentes Caro

La historia del esclavo supone que la discusión política tiene lugar única y exclusi-
vamente entre los representantes y que los representados, o bien no intervienen, o bien 
no pueden influir en la discusión cuando lo hacen. Sin embargo, en una democracia 
representativa la discusión política no se agota en los debates parlamentarios ni está 
reservada solo a los representantes. En una medida muy importante, ella también tiene 
lugar en la discusión pública que la ciudadanía lleva a cabo en la prensa u otros medios 
similares. Esa discusión da lugar a la formación de una opinión pública que no solo con-
tribuye a modelar las posiciones de la ciudadanía, sino también la de sus representantes. 
Por esta razón puede decirse que en una democracia representativa la influencia ideoló-
gica o doctrinaria de representantes y representados es recíproca y que, por consiguien-
te, en virtud de la misma hay un constante ajuste de las posiciones de ambos.

Esta influencia recíproca nos permite pasar al segundo punto, relativo al carácter 
universalista (o tendencialmente universalista) del debate en una democracia represen-
tativa. El carácter público de la discusión en una democracia de este tipo obliga a sus 
participantes a ofrecer razones que puedan ser públicamente aceptadas.11 En este sen-
tido, y como advirtiera ya Thomas Paine, supuesto el voto igualitario, las peculiares cir-
cunstancias de la discusión bajo un gobierno representativo enderezan naturalmente la 
acción de ese gobierno al bien común, pues las razones que se ofrecen para dicha acción 
deben poder ser del interés del público general. A ello puede añadirse que la exclusión 
de los intereses facciosos —o, al menos, la necesidad de disfrazarlos para que parezcan 
coincidir con dicho interés general— obliga a los todos los participantes de la discusión 
política a elevar sus posiciones hasta alguna concepción global del “bien común” o de 
la “voluntad general” (véase Paine, 2008, pp. 238 y ss.) Los esfuerzos concertados por 
promover dichas concepciones globales se cristalizan en los partidos políticos. Las de-
mocracias representativas son democracias de partidos12, pues estos son los promotores 
de las concepciones globales del bien común o de la voluntad general, que compiten 
por el voto del electorado.13 Esto nos permite pasar al último punto, el del control que 
la ciudadanía ejerce sobre sus representantes. 

La competencia electoral tiene lugar entre candidatos de partidos rivales, que pro-
mueven distintas concepciones globales del bien común. Por regla general, los ciuda-
danos votan considerando esa concepción del bien común y, por consiguiente, una vez 
electo, juzgarán el desempeño de su candidato en función de su fidelidad o eficacia para 
sostenerla, interpretarla y/o aplicarla coherente y oportunamente a lo largo de los vai-
venes se la vida política democrática. En este sentido, puede afirmarse que la ciudadanía 
juzga a sus representantes no solo al momento de votar, sino continuamente. Sobre la 
base de ese juicio, la ciudadanía premiará o castigará a su representante o, en su defecto, 



[249] Isonomía • Núm.63 • 2025

La abolición de la política. La tensión entre democracia y la utopía libertaria de R. Nozick

al partido por el que compite, en las primeras elecciones en que tenga la oportunidad 
de hacerlo. Por variable que sea su eficacia, esta posibilidad sirve para disciplinar a los 
representantes y obligarlos a ceñirse a la voluntad de sus propios votantes. 

Pues bien, en virtud de la breve explicación precedente, digamos, entonces, que la 
democracia representativa es el sistema político por el que la competencia entre las dis-

tintas concepciones globales del bien común es periódicamente dirimida por el voto libre e 

igualitario de los ciudadanos, a través de la elección de los candidatos que, para tal efecto, 

presentan los partidos políticos que las promueven. 

Dada esta definición ¿en qué sentido puede decirse que la concepción de democra-
cia presupuesta en el relato del esclavo (o también en Demoktesis) se ajusta o correspon-
de a la definición precedente? Al leer el cuento del esclavo comprobamos que en él no 
se le otorga ninguna función a la opinión pública; comprobamos, además, que en varias 
de sus fases el voto no es igualitario; nos quedamos con la duda, por otra parte, de si la 
representación es formal (i.e., cualquier ciudadano puede representar a cualquier otro) 
o corporativa (i.e., solo los miembros de un grupo pueden representar a los miembros 
de ese grupo; dado que el voto no necesariamente es igualitario, no puede descartarse 
que lo último sea el caso); no sabemos de la existencia de partidos políticos ni, tampoco, 
de la posibilidad de fiscalización y disciplinamiento que la ciudadanía tiene respecto de 
sus propios representantes. 

La concepción no representativa de democracia que subyace al relato del esclavo 
explica, paradójicamente, que a partir de una posición como la de Nozick no tenga 
nada que objetarse a una descripción de la democracia como la que sigue, ofrecida por 
alguien que, en todo lo demás, se encuentra en las antípodas del libertarianismo: “A 
través del simulacro político del voto, el “pueblo”, compuesto por una colección de áto-
mos humanos, confiere una ficción de legitimidad a los representantes electos” (Badiou, 
2018, p. 12).

V. La desaparición de la res publica y la irrelevancia de la democracia re-
presentativa

Pese a su importancia para desechar la analogía entre democracia y esclavitud, las virtu-
des de la representación seguramente no basten para disipar la desconfianza que la de-
mocracia despierta entre los libertarios. Las diferencias entre Nozick y Rousseau por lo 
que respecta al sujeto de la política, o la cita precedente de Badiou, sirven para explicar 
el motivo de esa más que probable persistencia: la inexistencia de un vínculo común en 



Isonomía • Núm. 63 •2025•  [250]

DOI:10.5347/63/2025/834Felipe Schwember † / Eduardo Fuentes Caro

virtud del cual pueda decirse que un grupo de personas constituyen, por defecto o antes 
de cualquier decisión voluntaria, un pueblo. O, dicho más crudamente, la inexistencia 
del pueblo desde el punto de vista del derecho natural libertario. 

Nozick celebraría el hecho que Badiou deplora: que el pueblo pueda ser concebido 
o tratado como “una colección de átomos humanos”, pues ese es, desde la perspectiva li-
bertaria, el único modo correcto de concebirlo o tratarlo. La razón de ello es que, desde 
dicha perspectiva, “¨[h]ay solo personas individuales, diferentes personas individuales, 
con sus propias vidas individuales. Usar a uno de estos individuos en beneficio de otros 
es usarlo a él y beneficiar a otros. Nada más” (Nozick, 1988, p. 44).

El pasaje precedente refleja lo que podría denominarse el “individualismo norma-
tivo” de Nozick: dado que las personas son la única fuente de valor,14 no existe una 
demanda moral vinculante que los grupos, cualesquiera que sean, puedan oponerles 
para exigirles su pertenencia de modo obligatorio.15 En este sentido, y puesto que las 
razones históricas, étnicas, religiosas, lingüísticas u otras semejantes, que usualmen-
te son invocadas para esos efectos, deben tenerse como normativamente irrelevantes, 
debe concluirse que, desde la perspectiva libertaria —y con excepción de las relaciones 
paternofiliales— no existen las comunidades “naturales”. Eso incluye al pueblo, que, 
como cualquier otra comunidad, solo existiría en virtud de la adhesión voluntaria de 
sus miembros. Como es obvio, esto supone que para el libertarianismo el concepto de 
“pueblo” alude única y exclusivamente a un cierto vínculo formal que se establece entre 
los miembros de un grupo en virtud de su respectivo consentimiento voluntario. Deten-
gámonos brevemente en esta caracterización.

En primer lugar, el carácter puramente formal del referido vínculo es una conse-
cuencia del hecho de que el libertarianismo sea, fundamentalmente, una teoría de los 
derechos naturales; más concretamente, del hecho de que sea una teoría iusnaturalista 
deontológica, que discurre acerca de los derechos de los seres humanos en general. Esto 
excluye, como anticipábamos, factores “sustanciales”, tanto de la definición de pueblo 
como del vínculo por el que este es constituido. Esta exclusión, a su vez, obliga al liber-
tarianismo a tener que tratar el concepto de pueblo desde una perspectiva puramente 
jurídica. En este sentido, y pese a las enormes diferencias que por otro lado los separan, 
su perspectiva es idéntica a la de Kelsen, para quien la unidad del pueblo “no es más que 
una realidad jurídica” (Kelsen, 2006, p. 63).

En segundo lugar, y a causa del referido individualismo normativo, desde una pers-
pectiva libertaria el concepto de “pueblo” remite a una totalidad distributiva y no me-



[251] Isonomía • Núm.63 • 2025

La abolición de la política. La tensión entre democracia y la utopía libertaria de R. Nozick

ramente colectiva (i.e., “todos y cada uno” y no “todos” simpliciter). Por ello no resulta 
procedente pensar en la libertad “del pueblo” de un modo que no reconduzca a la li-
bertad individual de todos y cada uno de sus miembros. El carácter formal del pueblo 
explica, entonces, que lo que deba defenderse sea la libertad individual y no la libertad 
colectiva del pueblo en su conjunto. De hecho, tomado en este último sentido, el pue-
blo no es más que una abstracción, cuya grandeza, integridad, libertad, etcétera, no 
puede ser perseguida sin poner en riesgo la libertad de los individuos particulares que 
en realidad lo componen. Pero este sentido distributivo de totalidad no sirve por sí solo 
para explicar la peculiaridad del concepto libertario de pueblo. Por de pronto, porque 
este sentido caracteriza también al concepto liberal (no libertario) de pueblo. Por tan-
to, para explicar dicha peculiaridad es necesario reparar también, en tercer lugar, en 
el carácter necesariamente “adventicio” que el pueblo tiene para el libertarianismo: el 
pueblo se constituye única y exclusivamente en virtud del consentimiento de quienes se 
avienen conformarlo. Por esta razón, lo decisivo para dicho concepto es que el pueblo 
no solo no existe, sino que ni siquiera puede concebírselo antes del consentimiento de 
sus miembros. Dicho consentimiento crea al pueblo y da cuenta de la fuerza moral que 
tiene el hecho de apelar a él. Antes de ese consentimiento dicha apelación ni siquiera 
puede tener una validez prima facie. Solo después de que se lo ha expresamente otorga-
do surgen deberes para con él, pues solo en virtud de dicho otorgamiento se comienza a 
pertenecer a él. Pero ¿cómo podría exactamente tener lugar ese consentimiento? 

A diferencia de las teorías contractualistas, el libertarianismo nunca apela a un “con-
trato social” para explicar el origen ni del pueblo ni del Estado.16 De hecho, gran parte 
de la originalidad de la argumentación de Nozick estriba precisamente en que ofrece 
una justificación del Estado que prescinde totalmente del contrato social. Pero por ese 
mismo motivo no hay cómo explicar el surgimiento de un pueblo en un mundo liberta-
rio. O no, al menos, sin apelar a elementos extraños a su propia teoría iusnaturalista, ele-
mentos que, por otra parte, carecen de cualquier fuerza normativa. Adviértase, además, 
que, aun cuando fuera correcto el argumento de Nozick en favor del Estado no resuel-
ve el enigma. Dicho argumento, que defiende la posibilidad moral del Estado a partir 
de su surgimiento no intencionado como consecuencia de la creación de “asociaciones 
de protección”, podría probar que todos los habitantes de un territorio determinado 
quedarían bajo una misma potestad jurisdiccional (y, al menos en algunos respectos, 
también bajo una misma potestad legislativa), pero no que, además, conformarían por 
ello un “pueblo”. Así como no se puede decir que dos personas comparten un vínculo 
jurídico por el hecho de que ambas sean clientes de la misma aseguradora, no puede de-
cirse que los individuos del estado de naturaleza de Nozick formen un pueblo por haber 



Isonomía • Núm. 63 •2025•  [252]

DOI:10.5347/63/2025/834Felipe Schwember † / Eduardo Fuentes Caro

contratado con la misma asociación de protección. Para que dichos individuos forma-
ran un pueblo sería necesario que, además de contratar a la misma agencia, pactaran 
entre sí. Concretamente, que pactaran un gobierno común.17 El argumento de Nozick 
en favor del Estado solo requiere que los individuos no insistan en hacerse justicia por 
su propia mano y que la asociación de protección dominante desplace o absorba a su 
competencia, haciéndose con el monopolio del uso legítimo de la fuerza. Ese monopo-
lio en efecto se puede asemejar a un Estado (según la definición de Weber, que Nozick 
adopta), pero de ahí no se sigue que los asegurados se conviertan en un pueblo: las rela-
ciones contractuales que cada uno de ellos tiene con la agencia no crean, como es obvio, 
relaciones contractuales entre ellos.

Así las cosas, la concepción libertaria del pueblo plantea dos cuestiones. La primera 
es si acaso la libertad política puede considerarse como la suma de las libertades in-
dividuales del grupo de la que se predica; o, dicho de otro modo, si acaso la libertad 
política puede resolverse o descomponerse en la libertad personal de los miembros de 
una sociedad. La segunda, íntimamente vinculada con la anterior, es si acaso existe algo 
que concierna simultáneamente a todos los miembros de una comunidad y cuyo trato 
no pueda tener lugar sino de forma conjunta.

Si la respuesta de la primera cuestión es positiva, entonces la democracia no es, en 
estricto rigor, necesaria para la preservación de la libertad de los individuos. Con vistas 
a dicha preservación bastaría con que el Estado fuera mínimo, pues la forma de gobier-
no sería, entonces, una cuestión accidental, aun cuando, por otra parte, las críticas de 
Nozick a la representación fueran injustas. El carácter superfluo que en tal caso tendría 
la representación, nos conduce directamente a la segunda cuestión acerca de si acaso 
existe necesariamente algún asunto que los miembros de una sociedad no puedan tra-
tar sino de modo conjunto. La victoria de la democracia representativa sobre la crítica 
contenida en el relato del esclavo sería pírrica si la sociedad puede prescindir de todo 
aquello que consigue por medio de ella: la opinión pública, la conciliación de intereses 
particulares a través de la discusión política, la competencia entre concepciones globa-
les del bien común, etcétera. Todas esas cosas solo pueden tener importancia y sentido 
una vez que se ha admitido o aceptado que los individuos (i.e., la “ciudadanía”) tienen 
que habérselas con algo así como la “vida política”. El hecho de que la democracia re-
presentativa no sea un mero sucedáneo de la democracia directa o, más aún, el hecho 
de que, como quería Paine, sea un perfeccionamiento de la democracia (Paine, 2008, p. 
240), no constituyen razones en su favor si antes no se admite ese supuesto previo. En 
consecuencia, la democracia representativa no puede dejar de ser vista como irrelevante 



[253] Isonomía • Núm.63 • 2025

La abolición de la política. La tensión entre democracia y la utopía libertaria de R. Nozick

o superflua si antes no se admite que en efecto existen ciertos problemas comunes, cuya 

resolución no puede ni debe comportar la servidumbre de unos en favor de otros. La demo-
cracia representativa precisamente puede comprenderse como el intento de conseguir 
ese fin, aceptado ese supuesto; el libertarianismo como el intento por erradicar la servi-
dumbre (involuntaria), negándolo.18

La idea de que la libertad política puede reducirse a la libertad personal se sigue 
de la idea de que no existen asuntos comunes, que por necesidad deban ser tratados 
conjuntamente. Si dicha idea es tomada en su literalidad etimológica, lo que implica 
la asunción libertaria es que no existe propiamente una res publica sobre cuya mejor 
conformación deban deliberar y decidir los individuos. Por esta razón puede decirse 
que el libertarianismo representa el paradójico intento por resolver —o tal vez sea me-
jor decir “evitar”— los problemas políticos por medio de la negación de la res publica. 
Nozick avanza en dicha negación justo antes de introducir el capítulo de Demoktesis 
y del esclavo. Concretamente cuando, en un apartado, discute la idea en favor de un 
Estado más que mínimo en razón de “que las personas tienen el derecho de intervenir 
en las decisiones que afectan de manera importante sus vidas” (Nozick, 1988, p. 260). 
Su argumento para desecharla apela a los derechos naturales libertarios: si las decisiones 
de una persona no afectan o dañan los derechos de otros, entonces su pretensión de 
tener voz en dichas decisiones carece totalmente de justificación. Nozick pone varios 
ejemplos: la decisión de contraer matrimonio, de dejar un trabajo para comenzar otro, 
el solicitar la devolución de una camioneta prestada, etcétera. En todos los casos, quie-
nes se ven afectados por esas decisiones no tienen derecho a votar para determinar el 
curso de acción de quien decide: ni los pretendientes despechados, ni los colegas, ni los 
prestatarios, etcétera. Luego concluye: 

Después que hemos excluido de nuestra consideración las decisiones que otros tienen derecho 
de tomar, y las acciones que me agredirían, me robarían, etcétera, y consecuentemente violarían 
mis derechos (en el sentido de Locke), no resulta claro que quede alguna decisión sobre la cual 
se pueda plantear siquiera la cuestión de si tengo el derecho de voto en aquellas que me afectan 
de manera importante. Sin duda, si hay algunas que queden por examinar, no son una porción 
lo bastante considerable como para plantear un tipo diferente de Estado (Nozick, 1988, p. 261).

Es digno de consideración que incluya en una nota al pie el ejemplo del legítimo 
propietario de un terrero que inicia un “pueblo”. En tal caso, dice: “las personas que 
deciden irse allí, o que después decidan quedarse allí, no tendrían un derecho a decidir 
sobre cómo debe manejarse el pueblo, a menos que se les haya otorgado por los proce-
dimientos de decisión para el ‘pueblo’ que el propietario hubiera establecido” (Nozick, 
1988, p. 261).



Isonomía • Núm. 63 •2025•  [254]

DOI:10.5347/63/2025/834Felipe Schwember † / Eduardo Fuentes Caro

Estos dos pasajes expresan claramente la idea de que no hay realmente buenos mo-
tivos para suponer que alguna vez las personas deban decidir conjuntamente acerca de 
nada. Y no los hay porque no hay nada que originariamente sea tenido en común por 
todas ellas. Tal como Nozick —y el resto de los libertarios con él— lo entiende, los de-
rechos de propiedad o la libertad personal no se superponen o no coexisten con otros 
derechos o potestades comunes más generales (por ejemplo, la propiedad eminente del 
Estado, la jurisdicción, el poder legislativo, etcétera), en cuya participación común tales 
individuos pudieran reconocerse recíprocamente como “ciudadanos” y/o como miem-
bros de un mismo pueblo, antes de la adhesión voluntaria a una comunidad política. 
Sin algo que sea común no puede haber ni ciudad (véase Aristóteles, Política, 1260b40-
1261a1) ni pueblo, ni en un sentido distributivo ni un sentido colectivo. Y sin un pue-
blo, tampoco puede existir la forma de gobierno que por la que este se determina a sí 
mismo, “el gobierno del pueblo, por el pueblo y para el pueblo”.

VI. Conclusiones

Las dificultades del libertarianismo para con la democracia se explican por el carácter 
contingente, cuando no superfluo, que atribuye al pueblo en la teoría política: si no 
hay ni necesita haber pueblo, entonces tampoco es necesario que exista una teoría que 
discurra acerca de su mejor (auto)gobierno.

Ahora bien, por lo dicho hasta aquí pareciera que todas las razones en favor de la im-
probabilidad y/o de la indeseabilidad de la conformación de un pueblo dependen de lo 
que aquí hemos llamado “individualismo normativo”, es decir, de la idea de que, a causa 
de su mayor valor moral, los individuos no deben ser subordinados al bien de los grupos 
en los que participan o a los que pertenecen. Sin embargo, dicho individualismo no es 
suficiente para explicar la referida improbabilidad o indeseabilidad. Más aún, no tiene 
que ver en absoluto con ella, pues del hecho de que el pueblo deba ser entendido como 
una unión formal y, consecuentemente, como una totalidad distributiva —y no colecti-
va—, no se sigue que sea contingente o desechable para una teoría de la justicia. El caso 
de Kant —a quien por otra parte Nozick reivindica (véase Nozick, 1988, p. 43)— sirve, 
precisamente para ilustrar este punto: el vínculo por el que se constituye el pueblo es 
puramente formal (no puede ser de otro modo en una doctrina a priori del derecho), 
de modo que la totalidad que por medio de su unión consiguen los individuos es distri-
butiva y no colectiva. Sin embargo, Kant no considera que la pertenencia a un pueblo 
y, con ello, en sus propios términos, a un Estado, sea meramente opcional o facultativa. 



[255] Isonomía • Núm.63 • 2025

La abolición de la política. La tensión entre democracia y la utopía libertaria de R. Nozick

Pasar al estado civil es, dice, un deber (Kant, Ak. VIII, p. 289); de ello se colige que, 
entonces, pertenecer a algún pueblo también lo es. ¿Cómo es posible, entonces, que dos 
teorías iusnaturalistas deontológicas, la de Nozick y la de Kant, que adoptan o deben 
adoptar un concepto formal de pueblo, arriben a resultados tan diferentes? 

La contraposición con Kant ofrece una pista: pertenecer a algún pueblo solo puede 
ser un deber jurídico si dicha pertenencia es necesaria para la realización de la justicia. 
Y ese será el caso solo si, a su vez, existe alguna institución jurídica cuyo origen solo sea 
posible por medio de la voluntad mancomunada de los individuos. Kant defiende que 
la instauración de un sistema de justicia requiere de una voluntad de este tipo. La posibi-
lidad de un derecho de los particulares a castigar le parece un oxímoron (Kant, Ak. VI, 
pp. 305-308). Por eso define el “estado civil” como aquel en que existe la justicia distri-
butiva, esto es, un sistema público de justicia, que asegura a cada uno lo suyo (Kant, Ak. 
VI, p. 306). Nozick, en cambio, sigue en este punto a Locke, que defiende el derecho de 
los particulares a hacer justicia en estado de naturaleza. Su idea, como la del filósofo in-
glés, es que todas las potestades de la autoridad política “son meramente la suma de los 
derechos individuales” de los ciudadanos que la han constituido y que, en consecuencia, 
“ningún derecho nuevo ni facultad nueva surge” (Nozick, 1988, p. 94) por medio de 
dicha constitución; que, dicho de otro modo, la facultad legislativa y jurisdiccional de 
la autoridad política solo puede ser explicada a partir de su delegación por parte de los 
individuos particulares que la constituyen (véase, por ejemplo, Locke II, §3; §§7-13). 
Aquí, como podrá suponer el lector, no pretendemos resolver esta controversia acerca 
del origen de las potestades legislativas y jurisdiccionales de la autoridad política. Lo 
que simplemente queremos hacer es llamar la atención acerca de la consecuencia de la 
tesis lockeana, que Nozick —y los libertarios con él— sigue: si tales potestades derivan 
directamente de los derechos individuales de los individuos particulares y no son, en 
consecuencia, una propiedad emergente de la asociación política, entonces en efecto 
no hay nada que los individuos deban hacer necesariamente en común.19 La solución de 
Nozick —pero también de Locke— al problema del origen de tales potestades vuelve 
prescindible el derecho público; con ella se cierra la vía por la que el derecho conduce 
además al problema político del gobierno de la comunidad política. Si, dicho de otro 
modo, tales potestades se resuelven sin residuo en los derechos de los individuos par-
ticulares, entonces no hay ninguna razón por la cual constituir y/o formar parte de un 
pueblo pueda resultar necesario. Y en tal caso no hay tampoco ningún motivo para su-
poner que la democracia es una forma de organización política especialmente deseable.



Isonomía • Núm. 63 •2025•  [256]

DOI:10.5347/63/2025/834Felipe Schwember † / Eduardo Fuentes Caro

Referencias bibliográficas

Aristóteles, 2005: Política (trad. Julián Marías y María Araújo). Madrid, Centro de Es-
tudios Políticos y Constitucionales.

Arneson, Richard, 2018: “Democracy versus libertarianism”, en Brennan, Jason, Bas 
van der Vossen y David Schmidtz (eds.), The Routledge handbook of libertaria-

nism. Londres, Routledge, pp. 53-67.

Badiou, Alain, 2018: “Veinticuatro notas sobre los usos de la palabra ‘pueblo’”, en Ba-
diou, Alain, Pierre Bourdieu, Judith Butler, Georges Didi-Huberman, Sadri 
Khiari y Jacques Rancière, ¿Qué es un pueblo? (trad. Claudia González y Fernan-
do Rodríguez). Santiago de Chile, Lom Ediciones, pp. 9-18.

Bader, R. M., 2011: “The framework for utopia”, en Bader, R. M. y John Meadowcroft 
(eds.), The Cambridge companion to Nozick’s Anarchy, State, and Utopia. Cam-
bridge, Cambridge University Press, pp. 255-288.

Brennan, Jason, 2018: Contra la democracia (trad. Ramón González Ferriz). Barcelona, 
Deusto.

Caplan, Bryan, 2025: El mito del votante racional. Por qué la democracia lleva a tomar 

malas decisiones políticas (trad. Daniel Sánchez de la Cruz). Deusto.

Cohen, G. A., 1995: Self-ownership, freedom, and equality. Cambridge, Cambridge 
University Press.

Constant, Benjamin, 2010: Principios de política aplicables a todos los gobiernos (trad. 
Vicente Goldstein). Buenos Aires, Katz Editores.

Fesser, Edward, 2005: “There is no such thing as an unjust initial acquisition”, en Paul, 
Ellen Frankel, Fred D. Miller Jr. y Jeffrey Paul (eds.), Natural rights liberalism 

from Locke to Nozick. Cambridge, Cambridge University Press, pp. 56-80.

Filmer, Robert, 1991: Patriarcha and other writings (ed. Peter Laslett). Cambridge, 
Cambridge University Press.

Fuentes, Eduardo, 2022: “Vox Populi”, en Id. (ed.), El desafío indígena y la democracia 

liberal. Santiago de Chile, Tajamar Editores, pp. 57-90.

Hamilton, Alexander, James Madison y John Jay, 2014: El Federalista (trad. Germán R. 
Velasco). México, Fondo de Cultura Económica.

Hoppe, Hans-Hermann, 2004: Monarquía, democracia y orden natural. Una visión 



[257] Isonomía • Núm.63 • 2025

La abolición de la política. La tensión entre democracia y la utopía libertaria de R. Nozick

austriaca de la era americana (trad. Juan Molina). Madrid, Ediciones Gondo.

Kant, Immanuel, 2001: Sobre la paz perpetua (trad. Joaquín Abellán). Madrid, Tecnos.

________, 1972: Kants Gesammelte Schriften (ed. Königlich Preussischen Akademie 
der Wissenschaften, vols. I–XXVIII). Berlín, Georg Reimer; Walter de Gruyter.

Kelsen, Hans, 2006: De la esencia y valor de la democracia (trad. José Luis Requejo Pa-
gés). Oviedo, KRK ediciones.

Locke, John, 2002: Segundo tratado sobre el gobierno civil: un ensayo acerca del verdade-

ro origen, alcance y fin del gobierno civil (trad. Carlos Mellizo). Madrid, Alianza 
Editorial.

Mack, Eric, 2010: “The natural right of property”, en Paul, Ellen Frankel, Fred D. Mill-
er Jr. y Jeffrey Paul (eds.), Ownership and justice. Cambridge, Cambridge Univer-
sity Press, pp. 53-78.

Morresi, Sergio Daniel, 2023: “Derechas políticas y democracia liberal: conviven-
cia, compromiso y tensión”. Estudios Sociales, núm. 64, e0066. https://doi.
org/10.14409/es.2023.64.e0066

Nozick, Robert, 1988: Anarquía, Estado y utopía (trad. Rolando Tamayo). México, 
Fondo de Cultura Económica.

________,1981: Philosophical explanations. Cambridge, Harvard University Press.

________, 1974: Anarchy, state, and utopia. Nueva York, Basic Books.

Paine, Thomas, 2008: Derechos del hombre (trad. Francisco Santos Fontenla). Madrid, 
Alianza Editorial.

Platón, 1988: República (trad. Carlos Eggers Lan). Madrid, Gredos.

Rousseau, Jean-Jacques, 2004: El contrato social (ed. María José Villaverde). Madrid, 
Istmo.

Sartori, Giovanni, 2014: ¿Qué es la democracia? Madrid, Taurus.

Schmitt, Carl, 2024: Teoría de la Constitución (trad. Francisco Ayala). Madrid, Alianza 
Editorial.

Schwember, Felipe, 2024: “The libertarian utopia of non-politics”, en Casero, José Luis 

https://doi.org/10.14409/es.2023.64.e0066
https://doi.org/10.14409/es.2023.64.e0066


Isonomía • Núm. 63 •2025•  [258]

DOI:10.5347/63/2025/834Felipe Schwember † / Eduardo Fuentes Caro

y Julia Urabayen (eds.), Rethinking democracy for post-utopian worlds. Londres, 
Palgrave Macmillan, pp. 79-92.

________, 2023: “La ‘extraña doctrina’ de Locke y la génesis del iusnaturalismo utópi-
co de Robert Nozick”. Anuario filosófico, vol. 56, núm. 2, pp. 323-352.

Stefanoni, Pablo, 2021: ¿La rebeldía se volvió de derecha?: Cómo el antiprogresismo y 

la anticorrección política están construyendo un nuevo sentido común (y por qué la 

izquierda debería tomarlos en serio). Buenos Aires, Siglo XXI Editores.

Suárez, Francisco, 1970–1971: Defensa de la fe católica y apostólica contra los errores 

del anglicanismo (trad. Juan Ramón Eguillor, vols. I–V). Madrid, Instituto de 
Estudios Políticos.

Urbinati, Nadia, 2017: La democracia representativa. Principios y genealogía (trad. Emi-
liano Arpini). Buenos Aires, Prometeo Libros.

Wolff, Jonathan, 1991: Robert Nozick: Property, justice, and the minimal state. Stan-
ford, Stanford University Press.

Agradecimientos

Este artículo forma parte del proyecto Fondecyt de Iniciación Nº11230139 “Pluralis-
mo y tolerancia. Un marco respetuoso de tolerancia activa”.

Notas

1	 Además de Stefanoni (2021), véase –entre varios– Morresi (2023) para el caso argentino.

2	 Véase, por ejemplo, The Routledge Handbook of Libertarianism o The Routledge Compan-

ion to Libertarianism. En el primero hay solo un artículo sobre la democracia, de Richard 
Arneson, cuyo revelador título es Democracy Versus Libertarisnism. En el segundo com-
pendio, no hay nada ni sobre democracia ni tampoco sobre las formas de gobierno.

3	 Brennan (2018) y Caplan (2025) ofrecen un ejemplo de lo primero. Aunque es discutible 
que sea libertario, Hoppe (2004) es un ejemplo de lo segundo. En cualquier caso, y en 
virtud de las críticas de que repetidamente es objeto, no parece ser exacta la afirmación 
de Arneson de que para el libertarianismo “Democracy has no special status compared to 
other forms of government” (Arneson, 2018, p. 57).

4	 Se excluyen, entonces, de nuestra consideración las democracias que tienen representa-
ción corporativa, del tipo que sea: gremial, religiosa, identitaria, etcétera. Algunos ar-
gumentos en contra de esta forma de representación se pueden encontrar en Fuentes 
(2022).



[259] Isonomía • Núm.63 • 2025

La abolición de la política. La tensión entre democracia y la utopía libertaria de R. Nozick

5	 El alcance preciso de esta tesis requeriría dilucidar ciertas cuestiones ulteriores. Por ejem-
plo, la distinción entre condiciones necesarias y suficientes del sentido de la propia vida. 
Es distinto decir que la libertad (negativa) es una condición necesaria de dicho sentido 
a decir, además, que es una condición suficiente del mismo. Nozick no sostiene esta se-
gunda posibilidad (lo que es aún más claro si se tienen en cuenta sus reflexiones acerca del 
significado de la vida en Philosophical Explanations). Con todo, todavía cabría pregun-
tarse si la afirmación de que la libertad es una condición necesaria, pero no suficiente, del 
sentido de la propia vida, es verdad prima facie o si lo es siempre y para todos los casos. 
Habría también que preguntar qué consecuencias tiene para una línea argumental como 
la esbozada por Nozick en ASU el hecho de que lo primero sea más verosímil que lo se-
gundo.

6	 Por esta razón, Nozick califica la suya como una “metautopía”: es una utopía que permite 
le existencia de múltiples utopías (1988, p. 300). Con respecto a la utopía libertaria de 
Nozick, véase, Bader (2011) y Schwember (2024).

7	 Esta es la tesis de la propiedad sobre sí mismo (self-ownership). Mack explica la propiedad 
sobre sí mismo en los siguientes términos: “[…] the original, nonacquired right of each 
individual to do as she sees fit with that which comprises her own person (e.g., her bodily 
parts, her mental faculties, her energy, and her skills)” (Mack, 2010, p. 53).

8	 Con lo que, por otra parte, la referencia a la propiedad deja de ser una analogía para 
convertirse en una descripción literal. Acerca del concepto de propiedad sobre sí mismo 
como “primer principio” del libertarianismo, se puede consultar, por ejemplo, Cohen 
(1995, p. 13), Fesser (2005, p. 56) o Wolff (1991, p. 8).

9	 O “representativa” en un sentido particular e impropio, como veremos en seguida.

10	 O “ultramínimo” habría que decir, en rigor.

11	 Como afirma Thomas Paine “[e]n el sistema representativo, debe aparecer públicamente 
el motivo de todo” (Paine, 2008, p. 244).

12	 “La democracia es, necesaria e inevitablemente, un Estado de partidos” (Kelsen, 2006, p. 
71).

13	 Sobre esto véase el clásico tratamiento sobre el control de los efectos del faccionalismo en 
El Federalista N°10.

14	 En realidad, habría que decir “valor absoluto” o “incondicionado”, dado el valor relati-
vo que Nozick le reconoce a los animales cuando dice que “los animales son valiosos” 
(Nozick, 1988, p. 47). Literalmente, en la versión original “Animals count for some-
thing” (Nozick, 1974, p. 35). Luego Nozick desarrollará su propia teoría del valor (que 
obligaría a introducir matices adicionales) en Nozick (1981).

15	 Habría que distinguir el “individualismo normativo” del “metodológico” (que Nozick 
critica en una ocasión al abordar la metodología de la Escuela austríaca de economía), 
y del “ontológico” (i.e., el que sostiene solo existen individuos y no los grupos o las enti-



Isonomía • Núm. 63 •2025•  [260]

DOI:10.5347/63/2025/834Felipe Schwember † / Eduardo Fuentes Caro

dades que los agrupan, vgr. “los comensales” o “los ingleses”, “La República de Francia”). 
Para efectos de nuestra argumentación —y para la crítica libertaria de la democracia— 
solo es relevante el primero, no los otros dos.

16	 La distinción entre el pueblo y el Estado obliga a distinguir entre pactum societatis y pac-

tum subiectionis. Las teorías contractualistas pueden intentar prescindir de alguno de 
ellos, subsumiéndolo en el otro. Ese

17	 Podría imaginarse una variación ad hoc en la historia de Nozick para salvar la dificultad 
señalada aquí: las agencias de protección incluyen en los contratos de adhesión que pre-
sentan a sus potenciales clientes, una cláusula por la cual se obligan, en caso de que se 
desate una guerra total contra otra agencia, a acudir en defensa de la agencia y, con ello, 
de los otros asegurados

18	 “Involuntaria” porque Nozick, como el grueso de los libertarios, admite la servidumbre 
voluntaria.

19	 Para algunas aporías que enfrenta el libertarianismo como consecuencia del “derecho a 
castigar” de Locke, véase Schwember (2023).

Recepción: 14 abril 2025
Revisión: 17 julio 2025

Aceptación: 24 julio 2025


